
Epigraphic traces of the processional liturgy at the Abbey of Las Huelgas in Burgos

CARRERO SANTAMARÍA, EDUARDO

Universitat Autònoma de Barcelona

0000-0002-4040-1525

doi.org/10.5281/zenodo.17560009

Abstract

A collection of inscriptions located in the two passageways connecting the cloister of San Fernando with the area known as Las Claustrillas, in the monastery of

Las Huelgas in Burgos, bears witness to its processional liturgy with funerary roots.

Keywords

procession , Ad te levavi animam meam (psalm 24) , Voce mea ad Dominum clamavi (psalm 141) , De profundis clamavi ad te Domine (psalm 129) , Visita,

quaesumus, Domine, habitationem istam (prayer) , salve , nuns , Order of Cister

En los monasterios benedictinos, desde época altomedieval, se consolidó la costumbre de ubicar capillas secundarias en torno a la sala capitular, a menudo

asociadas al culto mariano. El Císter heredó y reformuló esta tradición. En numerosos monasterios cistercienses europeos se preservan o documentan capillas

vinculadas al claustro oriental, situadas en las inmediaciones de la sala capitular. No obstante, en ocasiones estos espacios se expandieron hacia claustros

secundarios relacionados con la enfermería, prolongando la topografía procesional más allá del claustro mayor.

En el caso de Las Huelgas de Burgos (véase recurso), esta tradición se materializó en la capilla de la Asunción [3], espacio integrado en las denominadas

Claustrillas [1], un claustro secundario fechable a finales del siglo XII que articulaba la zona de la enfermería con el palacio abacial. La organización de este

espacio permitía no sólo prolongar los recorridos litúrgicos más allá del claustro principal, sino también reforzar el carácter funerario de la topografía monástica.

La comunicación de este claustro posterior con el conjunto principal se realizaba mediante la documentada carrera de Santiago [7], un paso abovedado que

partía del extremo sur de la panda oriental del claustro de San Fernando [2] (obra algo posterior, de pleno siglo XIII), y que también conducía a la capilla de

Santiago [4], un singular edificio funerario exento. Junto a la carrera de Santiago y siguiendo la topografía tradicional cisterciense, se encontraba el locutorio [5],

sala gemela destinada a la distribución del trabajo comunitario y a la comunicación con el exterior. Ambos espacios, tanto la carrera como el locutorio, comparten

características arquitectónicas comunes: planta semejante, abiertos al exterior del conjunto, techumbre abovedada, un plafón de yesería cubriendo la zona

central de la bóveda y un friso epigráfico que recorre sus muros. Este último revela su función litúrgica, pues convierte a estas salas de paso en estaciones

dentro de la geografía procesional del monasterio. La duplicidad de ambas dependencias en tanto que pasajes ha llamado la atención de la historiografía, pero

no debe considerarse una anomalía. En otros monasterios cistercienses se constata la existencia de dos estancias abiertas al exterior que cumplían funciones

paralelas de comunicación y distribución en el conjunto. En Las Huelgas, esta duplicidad adquirió, sin embargo, un valor singular gracias al programa epigráfico

y ornamental que recubría ambos espacios, transformándolos en auténticos escenarios procesionales.

Centrándonos en los epígrafes, el locutorio se conserva un ciclo penitencial que combina extractos de los salmos 24 y 141. El primero comienza con la célebre

invocación:

[Crux] Ad te levavi animam meam. Deus meus, in Te confido, non erubescam neque irrideant me inimici mei; etenim universi qui Te expectant non confundentur.

Vias tuas, Domine, demonstra michi et semitas tuas edoce me. (Sal 24, 1-4)

Utilizado como introito del primer domingo de Adviento, se halla estrechamente vinculado al culto a la Virgen, a la espera de la Encarnación. Su ubicación en el

locutorio no es casual, pues inscribe en el muro la voz penitente de la comunidad que se dirige a Dios con confianza, evocando al mismo tiempo la dimensión

mariana del espacio.

El segundo texto procede del salmo 141 y enfatiza el carácter funerario del ámbito:

Libera me, Domine, a persequentibus me quia confortati sunt super me. Educ de custodia animam meam ad confitendum nomini tuo. Me expectant iusti donec

retribuas michi. Era MCCC XIII annos. (Sal 141, 6-7)

Este fragmento, frecuente en la liturgia de visita a enfermos, alude a la liberación del alma y a la esperanza de resurrección. La mención explícita a la era

hispánica de 1313 (1275 d.C.) fija cronológicamente el programa epigráfico y lo vincula con un momento clave en la consolidación del conjunto arquitectónico.

La combinación de ambos salmos convierte al locutorio en una sala de fuerte carga penitencial y escatológica, hasta el punto de recordar a las salas De

Profundis, destinadas a la oración por las difuntas. Aunque no se cite el Salmo 129 (De profundis clamavi ad te, Domine), que da nombre a estas salas, la

proximidad temática y litúrgica refuerza esta interpretación.

Respecto a la carrera de Santiago, aunque su función primaria era articular el tránsito entre el claustro mayor y el secundario, así como acceder al ámbito

ceremonial de la capilla del Apóstol, la riqueza de su decoración y de sus inscripciones demuestra que estamos ante un ámbito cargado de significado litúrgico y

devocional. Su programa epigráfico se centra en la antífona mariana de la Salve Regina, que convierte al paso en un espacio de clara resonancia litúrgica y

procesional. El texto, que se extendía por el friso (hoy parcialmente perdido), reza en sus fragmentos conservados:

Visita, quaesumus, Domine, habitationem istam, et omnes insidias inimici ab ea longe repelle. Angeli tui… Ad te clamamus exules filii Eva, ad te suspiramus

gementes et flentes in hac lacrimarum valle. Eia ergo advocata nostra…

https://orcid.org/0000-0002-4040-1525
https://doi.org/10.5281/zenodo.17560009


La Salve se cantaba al final de Completas y en muchos monasterios se recitaba también en procesiones marianas. De este modo, el paso no era únicamente un

corredor arquitectónico, sino un auténtico umbral sacralizado. En él, la comunidad pasaba de un claustro a otro bajo la protección mariana, reforzando la

continuidad espiritual entre ambos espacios que, además, simbolizaban dos estados de la comunidad: la vida común en el claustro de San Fernando y la

enfermería y su vecino cementerio en las Claustrillas. Este carácter liminar se potencia con la inscripción inicial de la oración: Visita, quaesumus, Domine,

habitationem istam…, una petición explícita de protección divina sobre el espacio monástico y la esperanza de intercesión de María como abogada.

En ambos espacios —locutorio y paso a la carrera de Santiago—, la zona central de la bóveda fue cubierta con plafón de ataurique, estrellas y castillos,

bordeado por una banda con una inscripción cúfica en la que se repiten las frases: “al-mulk li’ll■h” y “al-shukr li’ll■h”, es decir, el reino pertenece a Dios y la

gracia es de Dios. Pero no son el único punto del conjunto donde se recogen epígrafes árabes, que aquí nos interesan por su potencial relación con las

inscripciones litúrgicas latinas. Recientemente, Razan Francis ha transcrito y publicado los epígrafes en árabe que se hayan en las yeserías dispuestas sobre las

bóvedas del claustro de San Fernando. Una de las bóvedas presenta una composición de medallones con pavos reales. Cada medallón está rodeado por un

epígrafe de escritura cursiva (naskh) con el plegarias: “al-yumnwa’l-iqb■l” (prosperidad y buena fortuna). Mientras, los bordes externos de la de la bóveda

presentan inscripciones cúficas con los ruegos: “al-baraka min All■h wa’l-yumn li’ll■h” (bendición de Dios y prosperidad para Dios) y “al-na■r li’ll■h al-■amd

li’ll■h” (la victoria pertenece a Dios, la alabanza pertenece a Dios). Mientras, en la capilla de Santiago un friso de estuco previo al arrocabe de su cubierta de

madera consta de una suerte de tabicas de yeso representando en alternancia castillos y estrellas de ocho puntas. Dos bandas más estrechas actúan como faja

recogiendo en cursiva el poema: “y■ thiqat■ y■ amal■, anta al-raj■ anta al-wal■, ikhtum bi-khayri al-■amal■ [sic]” (Mi confianza, mi esperanza, tú eres la

aspiración, tú eres el benefactor, que mis buenas acciones prevalezcan al final).

Llama la atención que los cortos epígrafes de las bóvedas del claustro, el locutorio y el paso de la carrera de Santiago también aparezcan en la epigrafía

funeraria andalusí, insistiendo en su función como plegarias, que se repiten en algunos tejidos de origen musulmán utilizados en el ajuar sepulcral de la

aristocracia castellana. Los rituales funerarios andalusíes seguían dos tratados malikíes que subrayaban la importancia de la “ad■iya” —súplicas o ruegos, entre

los que se encuentran los epígrafes de Las Huelgas— como elemento central de la oración por los difuntos. Por su parte el poema de la capilla de Santiago se

hace eco del resto de las inscripciones, implorando la ayuda de Dios en el final de la vida. Por lo tanto, las inscripciones en árabe también aluden a la liturgia

fúnebre a través de textos alusivos a la inmortalidad, la resurrección y el paraíso. Todo el conjunto epigráfico de Las Huelgas insiste en una esperanza

escatológica compartida, donde el orden arquitectónico del monasterio, la liturgia cristiana, las inscripciones en latín y árabe convergen en un mismo horizonte

de salvación.

Como indica Francis, el conjunto epigráfico latino y árabe en las yeserías de Las Huelgas no es solo el resultado de una cultura visual compartida durante siglos

por las comunidades cristiana y musulmana de la Península, sino que es “un monumento a la complejidad de la interacción entre religiones”. En este caso, el

ceremonial funerario por los fundadores y la casa de Castilla y por las propias monjas se entrelaza en el ceremonial propio de los cistercienses y en su regulado

espacio arquitectónico.

El análisis de las zonas de conexión entre los dos claustros de Las Huelgas, así como los espacios que articulan —locutorio, carrera de Santiago y capilla de

Santiago—, revela que no estamos únicamente ante un conjunto arquitectónico de tránsito y servicio, sino también ante un escenario litúrgico y musical. El

Códice de Las Huelgas (E-BUlh 11), revela que la comunidad disponía de un repertorio riquísimo de antífonas marianas, entre ellas diferentes “salves”. Estas

piezas no solo acompañaban la liturgia de Completas, sino que podían cantarse en las procesiones que atravesaban el claustro mayor y el claustro de la

enfermería. Las inscripciones que las acompañan deben ser entendidas no tanto como método mnemotécnico —leerlas es complejo— si no como eco visual de

las melodías. La repetición en las yeserías de las fórmulas árabes —“al-mulk li-ll■h”, “al-shukr li-ll■h”— encontraba su correlato en las letanías cristianas, donde

la reiteración constituía un modo de oración comunitaria. En este sentido, las inscripciones funcionaban casi como un jalón visual, impreso en los muros, que

acompañaba el canto interpretado por las monjas. Las Huelgas, en consecuencia, nos ofrece un ejemplo excepcional de cómo la arquitectura, la epigrafía y la

música podían articularse en un mismo discurso. Los epígrafes latinos proporcionaban la base litúrgica y penitencial; los árabes, resignificados en clave

cristiana, reforzaban la dimensión escatológica y funeraria.

Source:

Bibliography:

Carrero Santamaría, Eduardo, “Observaciones sobre la topografía sacra y cementerial de Santa María la Real de Las Huelgas, en Burgos, y su materialización

arquitectónica”, en La clausura femenina en España. Historia de una fidelidad secular (Actas del Symposium, 1-4 de octubre 2000), Francisco Javier Campos y

Fernández de Sevilla (coord.), 2 vols. Madrid: Real Centro Universitario Escorial-María Cristina, 2004, vol. II, 696-715.

Carrero Santamaría, Eduardo, “Arte y liturgia en los monasterios de la orden de Cister. La ordenación de un ‘ambiente estructurado’”, en Actas. III Congreso

Internacional sobre el Císter en Galicia y Portugal, 2 vols. Ourense: Monte Casino, 2006, vol. I, 503-565.

Ruiz Souza, Juan Carlos, “Al-Andalus y Cultura Visual. Santa María la Real de las Huelgas y Santa Clara de Tordesillas. Dos hitos en la asimilación de

al-Andalus en la reinteriorización de la Corona de Castilla”, en El legado de Al-Andalus. El arte andalusí en los reinos de León y Castilla durante la Edad Media,

Manuel Valdés Fernández (ed.). León: Fundación del Patrimonio Histórico de Castilla y León, Junta de Castilla y León, 2007, 205-242.

Alonso Álvarez, Raquel, “La memoria de Alfonso VIII de Castilla en Las Huelgas de Burgos: arquitectura y liturgia funeraria”, en 1212, un año, un reinado, un

tiempo de despegue, Esther López Ojeda (ed.). Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, 2013, 349–376 .

Carrero Santamaría, Eduardo, “Epigrafía y liturgia estacional entre el locutorio y el pasaje a la enfermería de la abadía de Santa María la Real de las Huelgas, en

Burgos”, Territorio, Sociedad y Poder 9 (2014), 115-132 .

Abella Villar, Pablo, “Espacio áulico y clausura de féminas en el monasterio de Santa María la Real de Las Huelgas de Burgos”, en Mujeres en silencio: el

monacato femenino en la España medieval, José Ángel García de Cortázar y Ramón Teja Caruso (coords.). Aguilar de Campoo: Fundación Santa María la Real,

2017, 185-122 .

Chirinos Amaro, Ángel Antonio, Aspectos interpretativos del Códice musical de las Huelgas (E-BULH-11): un estudio en torno a la “performance” vocal del canto

litúrgico bajomedieval. Tesis doctoral. Universidad Complutense de Madrid, 2019.

https://hdl.handle.net/20.500.14352/11002
https://hdl.handle.net/20.500.14352/11002


Francis, Razan, “Islamic supplications in the funerary architecture of medieval Castile”, en Inscriptions of the Medieval Islamic World, Bernard O’Kane, A. C. S.

Peacock y Mark Muehlhaeusler (eds.). Edinburgh: Edinburgh University Press, 2023, 173-206.

Francis, Razan, “Las Huelgas: Arabic inscriptions of Christian liturgy”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 87 (2024), 1-28.

Published: 03 Nov 2025       Modified: 08 Nov 2025

Referencing: Carrero Santamaría, Eduardo. "Epigraphic traces of the processional liturgy at the Abbey of Las Huelgas in Burgos", Historical soundscapes, 2025.

e-ISSN: 2603-686X. https://www.historicalsoundscapes.com/evento/1735/burgos.

Resources

General plan of Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos) (Corpus de Arquitectura Monástica Medieval UAM, 1998). Topographical key: 1. Claustrillas; 2.

Claustro de san Fernando; 3. Capilla de la Asunción; 4. Capilla de Santiago; 5. Locutorio; 6. Paso a la carrera de Santiago; 7. Carrera de Santiago

Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Claustrillas. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). South-east corner of the cloister of San Fernando, with the entrances to the visiting room and the passageway to

the Santiago corridor. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

https://www.historicalsoundscapes.com/evento/1735/burgos


Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Carrera de Santiago and chapel of Santiago. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Visiting room seen to the west. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Passageway of Santiago seen towards the west. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Cloister of San Fernando, plasterwork depicting peacocks. Picture by Eduardo Carrero Santamaría



Santa María la Real de Las Huelgas (Burgos). Chapel of Santiago. Detail of the frieze under the arrocabe. Picture by Eduardo Carrero Santamaría

"https://embed.spotify.com/?uri=https://open.spotify.com/intl-es/track/0rOGxzS1tNDpPuXpS2dqAg?si=572f0f642f664078

Salve regina gloriae. Anonymus. Las Huelgas Codex

Historical soundscapes

© 2015 Juan Ruiz Jiménez - Ignacio José Lizarán Rus

www.historicalsoundscapes.com

https://embed.spotify.com/?uri=https://open.spotify.com/intl-es/track/0rOGxzS1tNDpPuXpS2dqAg?si=572f0f642f664078

	Epigraphic traces of the processional liturgy at the Abbey of Las Huelgas in Burgos
	Abstract


